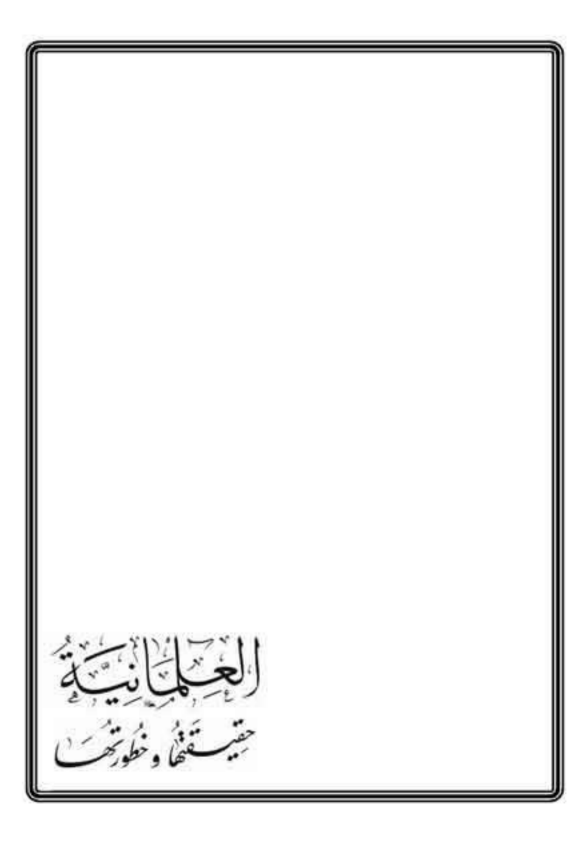
## سنسنة توجيهات سلفية



لَهُ فَيْ اللَّهِ الدَّكُورِ المُعْطَقِيلُ وَعَلَيْ اللَّهِ عَلَيْهِ مَكُونَ المُعْطَقِ اللَّهِ عِلَيْهِ اللَّهِ عِلَيْهِ اللَّهِ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ الْمُلَالِ المُصَالَّ الْمُلِيْجِ النَّيْرِي اللَّهِ عِلَيْهِ اللَّهِ عِلَيْهِ الْمُلَالِ اللَّهِ اللَّهِ الْمُلَالِ



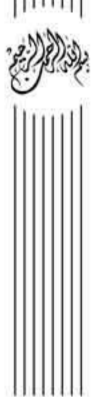




يُحظر طبعُ او تصويرُ او ترجمةُ او إعادةُ تنضيد الكتاب كاملاً او مجزًا أو تسجيلُه على اشرطة كاسيت او إدخالُه على الكمبيوتر أو برمجتُه على اسطوانات ضولية إلاً بموافقةٍ خطية من المؤلف

> الطبعة الثالثة ١٤٣٤هـ٢٠١٣م

رقم الإيداع القانوني: ٢٦٨٧ ـ ٢٠١٣ ردمك: ٠ ـ ٥٥ ـ ٣٨٠ ـ ٩٩٣١





#### دار العواصم للنشر والتوزيع الجزائر

٢ : شارع عبد الله حواسين. بجوار مسجد الهداية الإسلامية ، الثبة . الجزائر العاصمة

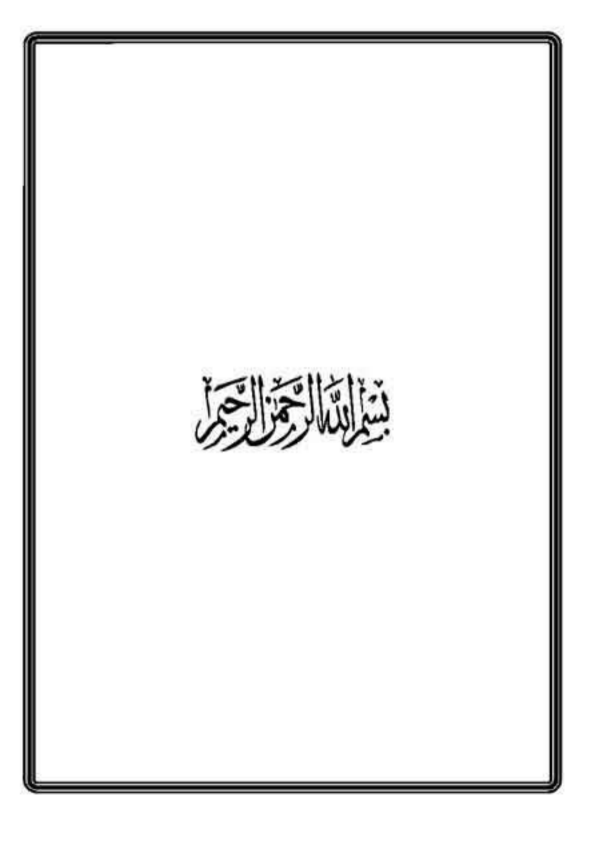
: ۱۰۱ /۱۰۲ (۱۰) ۲۱۲ (۱۰) ۲۱۲ (۱۰) ۲۱۲ (۱۰) ۲۱۲ (۱۰) ۲۱۳ (۱۰) ۲۱۳ (۱۰) هاکس: ۱۱۲ ۲۸ ۲۱۲ (۱۰) ۲۲۲ ۲۰۰

البريد الإلكتروني: contact@aouassim.com - الموقع الإلكتروني: www.aouassim.com

التصميم والإخراج الفلي: الموقع الرسمي لفضيلة الشيخ فركوس: www.ferkous.com



لفضية اشيخ الذكور ا<u>َلْحَنْدَا</u>لْمُلِمَّرِ عَنْسَدَ عَلَىٰ فَرْكُوسُ اَسَادْ بَعْلَةِ العَلومِ الإسلاميّة بجامعة الجزارُ



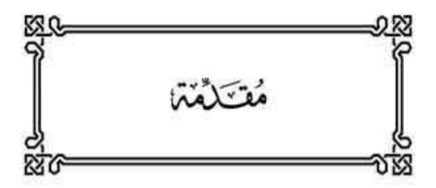
قال الله سبحانه وتعالى: ﴿ قُلْ هَنذِهِ ـ سَبِيلِيّ أَدْعُوّا إِلَى اللّهِ عَلَى بَصِيرَةٍ أَنَّا وَمَنِ التَّبَعَنِيُّ وَشُبْحَنَ اللّهِ وَمَا أَنَّا مِنَ المُشْرِكِينَ ﴿ ﴿ ثَلْ اللّهُ اللّهِ مَا أَنَا مِنَ المُشْرِكِينَ ﴿ ﴿ ﴾ [يوسف]

﴿ أَدْعُ إِلَىٰ سَبِيلِ رَبِّكَ بِالْحِكْمَةِ وَٱلْمَوْعِظَةِ

الْمُسَنَةُ وَجَدِيلُهُم بِالَّتِي هِيَ أَحْسَنُ ﴾

[النحل: ١٢٥]





إنَّ الحمد لله، نحمده ونستعينه ونستغفره، ونعوذ بالله من شرور أنفسنا، ومن سيِّئات أعمالنا، من يهده الله فلا مُضِلَّ له، ومن يُضلِّلُ فلا هادي له، وأشهد أنْ لا إله إلَّا الله وحده لا شريك له، وأشهد أنَّ لا إله إلَّا الله وحده لا شريك له، وأشهد أنَّ عمَّدًا عبدُه ورسولُه.

﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا ٱتَّقُوا ٱللَّهَ حَقَّ ثُقَانِهِ. وَلَا تَمُوثُنَّ إِلَّا وَٱلتُم مُسْلِمُونَ ۞ ﴾ [آل عمران].

﴿ يَكَأَيُّهَا النَّاسُ اتَّقُوا رَيَّكُمُ الَّذِى خَلَقَكُمُ مِن نَفْسِ وَحِدَةِ وَخَلَقَ مِنْهَا زَوْجَهَا وَبَكَ مِنْهُمَا رِجَالًا كَثِيرًا وَيْسَاءً وَاتَّقُواْ اللّهَ الّذِى تَسَاّةُ لُونَ بِدِ. وَٱلأَرْحَامُ إِنَّ ٱللَّهَ كَانَ عَلَيْكُمْ رَقِيبًا ١٠٠٠ [ النساء].

﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا آتَقُوا ٱللَّهَ وَقُولُوا فَوَلَا سَدِيلًا ﴿ يُعَلِمَ لَكُمُّ اللَّهُ وَكُولُوا فَوَلَا سَدِيلًا ﴿ يُعَلِمُ لَكُمُ اللَّهُ وَكَا اللَّهُ وَكَالُهُ فَقَدْ فَازَ فَوَزَّا عَظِيمًا اللَّهُ وَرَسُولَهُ فَقَدْ فَازَ فَوَزَّا عَظِيمًا ﴿ الْحَزَابِ].

أمًّا بعد:

فإنَّ أصدقَ الحديث كتابُ الله، وخيرَ الهديِ هديُ محمَّدٍ عَلَى الأمور محدثاتُها، وكلَّ محدثةِ بدعةٌ، وكلَّ بدعةٍ ضلالةٌ، وكلَّ ضلالةٍ في النار.

لقد كان استكتابي للكلمة الشهرية على الإنترنت يفرضه واجبُ القيام بالدعوة إلى الله، الثابتة الأصول في سُنَّةِ النبي وسُنَّةِ السلف الصالح من بعده، الذين أظهروا حُجَجَ الإسلام، ونشروا محاسنة، ودفعوا عنه الشُّبة بالحُجَّة والبرهان،

وحدًروا ممَّا أُقْحِمَ فيه من محدثات الأمور، وضلالات أهل البدع والأهواء التي هي سببُ كلِّ شقاوة، وبالصبر واليقين سلكوا سبيل الدعوة إلى الله على بصيرة مصداقًا لقوله تعالى: ﴿ قُلْ هَذِهِ مَبِيلِي آدَعُوا إلى الله على بصيرة أنا وَمَنِ اتَّبَعَنِي وَسُبَحَنَ اللهِ وَمَا أَنا مِنَ المُشْرِكِينَ ﴿ آلَهُ عَلَى بَصِيرة أَنا وَمَنِ اتَّبَعَنِي وَسُبَحَنَ اللهِ وَمَا أَنا مِنَ المُشْرِكِينَ ﴿ آلَهُ عَلَى بَصِيرة مصداقًا لقوله تعالى: ﴿ آدَعُ بُسلوب الحكمة، والموعظة الحسنة مصداقًا لقوله تعالى: ﴿ آدَعُ بُسلوب الحكمة، والموعظة الحسنة مصداقًا لقوله تعالى: ﴿ آدَعُ اللهِ سَبِيلِ رَبِّكَ بِالْمِكْمَةِ وَالْمَوْعِظَةِ الْحَسنة مُوداً فَوله تعالى: ﴿ آدَعُ النَّسَانُ اللهُ سَبِيلِ رَبِّكَ بِالْمِكْمَةِ وَالْمَوْعِظَةِ الْحُسنة مُوداً فَوله تعالى: ﴿ آدَعُ النَّهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ سَبِيلِ رَبِّكَ بِالْمِكْمَةِ وَالْمَوْعِظَةِ الْحُسنة مُوداً اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ اللهُ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ اللهُ اللهِ عَلَى اللهُ اللهِ اللهِ عَلَى اللهُ اللهُ اللهِ عَلَى اللهُ ا

هذا، وقد عملتُ في محاولةٍ لبلوغ هذا المرمى، وتحقيق هذا المعنى، على تسطير ما يُتَرَجَّى أن تحمله تلك الكلمات الشهرية من إنارةٍ للعقول، وبيانِ مسالكِ الاتباعِ وسُبُلِهِ، والتنزُّهِ من الشرك ووجوهِهِ. وقد رأيتُ من المفيد\_ بعدما اجتمعت جملةٌ منها \_ أَنْ أضعَهَا في رسائلَ دعويةٍ ضِمْنَ سلسلةٍ سمَّيتها ب: « توجيهات سلفية ».

واللهَ أسألُ أن يرزقَنا الإخلاصَ في السرِّ والعَلَن، وأن يعيذُنا من فتنةِ القولِ والعَمَل، وأن ينصرَ دينَه، ويُعليَ كلمتَه، ويوفِّقَ القائمين على الدعوة إلى الله بها فيه خيرٌ دينِهم، وصلاحُ أُمَّتهم.

وآخرُ دعوانا أَنِ الحمدُ لله ربِّ العالمين، وصَلَّى اللهُ على مُحَمَّدٍ وعلى آله وصَحبه وإخوانِه إلى يوم الدِّين، وسَلَّم تسليمًا.

أبو عبد المعز محمَّد على فركوس الجزائر في: ٢٠ ربيع الثاني ١٤٢٧ه الموافق لـ: ١٧ مايو ٢٠٠٦م



كلمة «العلمانية» اصطلاحٌ لا صلة له بلفظ العلم ومشتقاته مطلقا، وإنها هي اصطلاح غربي موضوع يتبلور من خلاله انتصار «العلم» على الكنيسة النصرانية التي قمعت التطور، وحاربت التقدم والتحضر في الغرب باسم دينهم المحرف الذي يحرم العلم التجريبي والاكتشافات والاختراعات المتولدة عنه. وتعني العلمانية في جانبها السياسي بالذات اللَّادينية في الحكم، وقد راج التعبير عنها في مختلف المصنفات الإسلامية بأنًا: «فصل الدين عن الدولة» وهذا المدلول قاصر لا تتجسد بأنًا: «فصل الدين عن الدولة» وهذا المدلول قاصر لا تتجسد

فيه حقيقة العلمانية من حيث شمولها للأفراد والسلوك الذي لا ارتباط له بالدولة.

لذلك يمكن التعبير عن مدلولها بعبارة أكثر مطابقة لحقيقة العلمانية بأنَّه «إقامة الحياة على غير الدين»، وبغضَّ النَّظر عن كون العلمانية في عقيدتها وفلسفتها التي ولدت في كنف الحضارة الغربية متأثِّرة بالنصر انية (١) المحرَّفة أو الاشتراكية؛

 <sup>(</sup>١) عمّا تنادى به النصر انية: إعطاء سلطة الدولة لقيصر، وسلطة الكنيسة لله، ومنه يتجلَّى مبدأ: <فصل الدين عن الدولة ،. وينسب ذلك إلى المسيح عيسى عليه من قوله: «أغطِ ما لقيصر لقيصر وما لله لله»، وهذا ما تتَّفق فيه النصرانية المحرَّفة مع العلمانية. بينها الدِّين والحكم في الإسلام تشكِّل في مهده لله خالصًا لا يستجيب للفصل بين الدِّين والدولة، ولا بين الدِّين والمجتمع لاختلاف طبيعة الإسلام\_دِينًا ونظامَ مجتمع \_ عن النصرانية في أصلها، وهي مجموعة وصايا، وبالنسبة لها كتطبيق في=

فإنَّ العلمانية اللَّادينية مذهب دنيوي جاهلي يرمي إلى عَزْلِ الدِّين عن التأثير في الحياة الدنيا، ويدعو إلى إقامة الحياة على أساس مادِّيٌّ في مختلف نواحيها السياسية والاقتصادية والاجتماعية والأخلاقية والقانونية وغيرها، وعلى أرضية العلم الدنيوي المطلق، وتحت سلطان العقل والتجريب، مع مراعاة المصلحة بتطبيق مبدأ النفعية على كلِّ ميادين الحياة اعتمادًا على المبدأ الميكيافيلي «الغاية تبرِّر الوسيلة» في الحكم والسياسة والأخلاق، بعيدًا عن أوامر الدِّين ونواهيه التي تبقى مرهونةً في ضمير الفرد لا يتعدَّى بها العلاقة الخاصَّة بينه وبين ربِّه، ولا يرخَّص له بالتعبير عن نفسه إلَّا في الشعائر الدِّينية أو المراسم المتعلُّقة بالأعراس والولائم والمآتم ونحوها.

المجتمعات الرومانية التي كان الدِّين فيها لله، والحكم لقيصر.

فالعلمانيةُ القائمةُ على أساس النَّزعة المادية لم تَلبث أن فاضت عن المذهب اللَّاديني الذي جعل غايتَه محاربةَ الدين وإقصاءَه عن مختلف مجالات الحياة العامَّة، وإقصاءَ أهل الدين وحماتِه، والحدُّ من تأثيرهم بعزْلِهم عن المرافق التربوية والمؤسَّسات والمعاهد العلمية ومنع التعليم الديني، فغايتها إقامة دولة ومجتمع ينحصر فيها الدين على الصعيد الفردي، وتجعل أبناء المجتمع المسلم يشعرون بأخوّة في الوطن بصرف النظر عن كونهم غير إخوة في الدين.

هذا، ولم يُصِبُ عينَ الحقيقةِ من قسَّم العلمانيةَ إلى مُلحدة تنكر وجودَ الخالقِ أصلًا ولا تعترف بشيء من الدِّين كليَّةً، وإلى علمانية غير مُلحدة وهي التي تؤمن بوجود الخالق إيمانًا نظريًّا، وتنكر وجود علاقةٍ بين الله تعالى وحياةِ الإنسان، وتنادي

بعَزْلِ الدِّين عن الدنيا والحياة، وتُنكر شرعَ الله صراحةً أو ضِمْنًا؛ لأنَّ العلمانيةَ في جميع أشكالها وصُورها مُلحدةٌ، ذلك لأنَّ الإلحاد هو: المَيْلُ والعُدولُ عن دينِ الله وَشَرْعِهِ، ويَعمُّ ذلك كلَّ مَيْلٍ وحَيْدة عن الدين، ويدخل في ذلك دخولًا أَوَّلِيًّا الكفر بالله والشرك به في الحرم، وفعل شيء عمَّا حرَّمه اللهُ وترك شيء عمَّا أوجبه الله (')، وأصل الإلحاد هو ما كان فيه شرك بالله في الربوبية العامّة، وفي إنكار أسهاء الله أو صفاته أو أفعاله.

### \*\*

<sup>(</sup>١) <أضواء البيان> للشنقيطي (٥/ ٥٩ ـ ٥٩).



إنَّ دعوة العلمانية تمثّل خطرًا عظيمًا على دِين الإسلام والمسلمين، وحملتُها ضخمةٌ على الألوهية والأخلاق والبعث، فهي تسعى إلى هدم الدين في المجتمع أو إخراجه إخراجًا كاملًا من مضامينه وقيرمِه، وتعمل على تحطيم السدود الأخلاقية التي تحول دون استشراء الإباحة والإلحاد، فكان هدف العلمانية الأول هو احتواء التربية والتعليم من أجل بعث أجيال لا تعرف الدين ولا الأخلاق.

وساعد سريانَ العلمانية في العالم الإسلامي انحرافُ كثيرِ

من المسلمين عن العقيدة السليمة، وانتشار البدع والأهواء وضاَّلة الفقه في الدِّين، وانبهار المسلمين بتقدُّم الغرب الواسع في ميدان العلم المادِّي والقُوَّة العسكرية، خاصَّة بعد ضعف شوكة المسلمين واحتلال الغرب الغاشم لأراضيه وأوطانه التي عمل فيها على إقصاء الإسلام وإبعاده من واقع الحياة وسياسة الدولة والحكم، وترسيخ الركائز العلمانية، وإحلال المناهج الإلحادية محلَّها، وتمكن الغرب من دعم المخدوعين من ذوي الثقافات الغربية وأصحاب الاتجاهات المنحرفة بمزاعم الكفار بأنَّ الدِّين معيق للعلم، وأنَّ تقدُّم بلادهم متوقِّفٌ على فصل الدِّين عن الدولة والحياة.

وغالبية المسلمين يجهلون حقيقة العلمانية لتَسَتُّرها بأقنعة مختلفة كالوطنية والاشتراكية والقومية وغيرها من الأفكار والإيديولوجيات السياسية، كما تختفي العلمانية وراء النظريات الهدَّامة كالفرويدية والداروينية التطوُّرية (١) وغيرها، ويتعلَّق

(١) النظرية الداروينية نسبة إلى شارلز داروين باحث إنجليزي، نشر كتابه «أصل الأنـواع» سنة ١٨٥٩م، الذي يدور على جملة من الافتراضات، ناقش فيه نظريته في النشوء والارتقاء حيث تفترض النظرية تطور الحياة في الكائنات العضوية من السهولة وعدم التعقيد إلى الدقَّة والتعقيد، وأنها تتدرَّج من الأحطُّ إلى الأرقى، معتبرًا أنَّ أصلَ الحياة خليةٌ كانت في مستنقع آسن قبل ملايين السنين، وقد تطوَّرت هذه الخلية ومرَّت بمراحلَ منها مرحلة القرد انتهاءً بالإنسان، وجعل بين الإنسان والقرد نسبًا، بل زعم أنَّ الجدَّ الحقيقيَّ للإنسان هو خليةٌ صغيرة عاشت في مستنقع آسنٍ، وهو بذلك يريد أن يَنْسِف عقيدةً أهل الحقِّ في أنَّ الإنسان ينسب إلى آدم وحواء ابتداءً، وقد خلَّفت هذه النظرية قَلَقًا عارمًا، وشعورًا باليأس والضياع، وظهرت أجيالٌ حاثرة مضطربةٌ ذات خَوَاءٍ روحي، وكان من نتيجة النظرية=

مناصروها بأدلَّة علميَّة ثابتة\_زعموا\_وما هي إلَّا شبه ضعيفة يردُّها العقل والواقع ﴿ مَثَلُ ٱلَّذِينَ ٱلَّخَـُدُوا مِن دُونِ ٱللَّهِ

أن تولّدت عنها نظرية «ماركس» المادية حيث نادت بهادية الإنسان وخضوعه لقوانين المادة مُهمِلةً بذلك جميع العوامل الروحية، كها كان للنظرية أثرٌ في ميلاد نظرية فرويد في التحليل النفسي حيث استمد فرويد من نظرية داروين حيوانية الإنسان، وأنّه حيوان جنسي لا يملك إلّا الانصياع لأوامر الغريزة، وإلّا وقع فريسة الكبّتِ المدمّر للأعصاب، وأصبح التطوُّر عند فرويد مفسّرًا للدّين تفسيرًا جنسيًّا. وقد استفادت النظريات الأخرى - أيضًا - من نظرية داروين فائدة هَدًامة كنظرية «سارتر» في الوجودية، ونظرية «برجسون» في الروحية الحديثة، واعتمدت على ما وضعه داروين في منطلقاتها وتفسيراتها للإنسان والحياة والسلوك.

وقد أثبت العلمُ التجريبي إفلاسَ نظرية داروين وبطلانَها بأدلة قاطعةٍ، بل ليست نظرية علمية على الإطلاق وخاصَّة بعد كشف=

# أَوْلِيَاءَ كُمُثُلِ ٱلْمَنكَبُوتِ ٱلْخَذَتْ بَيْتُا ۚ وَإِنَّ أَوْهَى ٱلْبُيُوتِ لَبَيْتُ ٱلْمَنكَبُوتِ لَوْكَاثُواْ يَعْلَمُونَ ۞ ﴿ [العنكبوت].

وخاصَّة تلك التي تظهر بمظهر المؤيِّد للدِّين تضليلًا وتلبيسًا على عوامِّ المسلمين، فلا تمنع الحجَّ والصلاة في المساجد،

النقاب عن قانون «مندل» الوراثي، واكتشاف وحدات الوراثة (الجينات)، وقد جاء في القرآن الكريم ما يقرِّر أنَّ بَدْءَ خلق الإنسان من سلالة من طين ثمَّ خلقه من نطفة في قرار مكين، فكان مادة الخلق الأولى للكائنات هي الماء، قال تعالى: ﴿وَاللهُ خَلَق كُلُ دَابَةٍ مِن مَا لَا عَلَى الْمَوْلِي للكائنات هي الماء، قال تعالى: ﴿وَاللهُ خَلَق كُلُ دَابَةٍ مِن مَلَةً عَنَى المُورِ وَوَيَعَلَنا مِن السَانَا بجميع مقوّماته: شكله وصفاته وعقله لا يتطوّر ولا يتحوّل وهو ما يدلُ على أنَّ الخالق الباري واحدٌ ﴿ الّذِي تَعْمَلُ مَنْهُمُ وَيَكُمُ خَلَق الإِنسانِ إنسانًا بجميع مقوّماته: شكله وصفاته وعقله لا يتطوّر ولا يتحوّل وهو ما يدلُ على أنَّ الخالق الباري واحدٌ ﴿ الّذِي تَعْمَلُ مَنْهُمُ مَن خُلُقَهُ وَيَكَأُ خَلَق الْإِنسانِ مِن طِينٍ ﴿ ثُلُونَ مُن مُلْكُمُ مِن مُلْكَمُ مِن طُينٍ ﴿ السجدة].

× (11)

وتساعد على بنائها، وتشارك في المواسم والأعياد، ولا تبدي محاربة للدِّين ولا عداءً له مع محاولةٍ جادَّة لحصر الدِّين في المساجد وعزله عن ميادين الحياة.





فمِن مظاهر العلمنة ومجالاتها التي أُبعِد الدِّين عنها:

- السياسة والحكم، وتطبيق العلمنة فيهما جَليٌّ لا يخفى
   على مبصر، حيث تُعنى بفصل الدين عن الدولة وعن الحياة
   كلها، وترك العمل بأحكام الدين ومبادئه وحدوده.
- التعليم ومناهجه، وتطبيق العلمنة فيه لا ينكره عاقل،
   حيث تغذّي الإلحاد، والتنكُّر للدِّين، وعدم الإيهان به، وإثارة الشبهات حوله، ونشر الرذائل في مختلف مراحل التعليم والدراسة، ومحاربة الحشمة والفضيلة في الأوساط التعليمية

والتربوية، والدعوة إلى التبرج والاختلاط.

- الاقتصاد والأنظمة المالية، وتطبيق العلمنة فيهما ظاهر للعيان.
- قوانين الاجتماع والأخلاق والمدنية، وتطبيق العلمنة فيها لا يدع مجالًا للريبة والشك، فضلًا عن إعجاب العلمانيين بمظاهر الحياة الغربية وتقليدها، وظهور المعاصي على سلوكهم ومظاهرهم وأقوالهم، يعرفون بالاستهانة بالدين والاستخفاف بأحكامه والاستهزاء بالملتزمين به.

فالعلمانية تجعل القِيمَ الروحية قِيمًا سلبيةً، وتفتح المجال لانتشار الإلحاد والاغتراب، وإشاعة الفواحش والشذوذ والإباحية والفوضى الأخلاقية، ومحاربة الحدود الشرعية والاستهانة بالسنن، وتدعو إلى تحرير المرأة تماشيًا مع الأسلوب الغربي الذي لا يُدين

العلاقات المحرَّمة بين الجنسين، الأمر الذي ساعد على فتح الأبواب على مصراعيها للمهارسات الدنيئة التي أفضت إلى هدم كيان الأسرة وتشتيت شملها، وبهذا النَّمط والأسلوب ترتبي الأجيال تربية لا دينية في مجتمع يغيب فيه الوازع الدِّيني ويعدم فيه صوت الضمير الحيّ، ويحلُّ محلَّه هيجان الغرائز الدنيوية كالمنفعة والطمع والتنازع على البقاء وغيرها من المطالب المادِّية دون اعتبار للقيم الروحية.

فالصلة المحكمة التي تربط الديسن بالسياسة والحكم وبالأنظمة المدنية والمالية والتربوية والتي هي من خصائص الإسلام ومميِّزاته لا تحظى بالقَبول عند كثير من بني جِلدتنا المتشبِّعين بالثقافة الغربية، والذين نشأوا على أساس الاعتقاد بأنَّ لكلِّ من مسائل الدِّين والحياة العلمية نمطها الخاص، حيث تبقى تعاليم الشريعة ومضامين الإسلام مسطّرة لتنظيم العلاقة بين الإنسان وخالقه، وبين الإنسان والإنسان وَفْقَ نظامٍ مُحدّد للسلوك الاجتماعي والأخلاقي يُفْرَض على المسلم ويُلْزَم باتباعه.

تلك هي العلمانية التي انتشرت في العالم الإسلامي والعربي بتأثير الاستعمار وحملات التنصير والتبشير، وبغفلة من المغرورين مِن بني جلدتنا الذين رفعوا شِعارَها، ونفذوا مخطَّطاتِ واضعيها ومؤيِّديها، الذين لبَّسوا على العوام شبهات ودعاوى غاية في الضلال قامت عليها دعوتهم، متمثِّلةً في:

- الطعن في القرآن الكريم والتشكيك في النبوَّة.
- دعوى جمود الشريعة وعدم تلاؤمها مع الحضارة، وأنَّ
   أوربا لم تتقدَّم حتى تركت الدِّين.

- دعوى قعود الإسلام عن ملاحقة الحياة التطورية، وأنه
   يدعو إلى الكبت واضطهاد حرية الفكر.
- الزعم بأنَّ الدِّين الإسلامي قد استنفد أغراضه، ولم يبق
   سوى مجموعة طقوس وشعائر روحية.
- دعوى تخلّف اللّغة العربية عن مسايرة العلم والتطور، وعجزها عن الالتحاق بالرّكب الحضاري والتنموي، والملاحظ أنَّ العربية وإن كانت هي اللَّغة الرسمية في البلدان العربية إلاّ أنَّها هُمِّشت في معظم المؤسَّسات الإدارية والجامعية والميادين الطبيَّة في البلدان المغاربية خاصَّة، وحَلَّت اللَّغة الفرنسية محلَّها فأصبحت لغة تخاطبٍ واتصالي فعلية في الميدان، وتقهقرت اللَّغة العربية تدريجيًّا بحسب المخطَّطات المدروسة لعلمهم المنا لغة القرآن ومفتاح العلوم الشرعية.

- الزعم بأنَّ الشريعة مطبقة فعلًا في السياسة والحكم وسائر الميادين؛ لأنَّ الفقه الإسلامي يستقي أحكامه من القانون الروماني\_زعموا\_.
- دعوى قساوة الشريعة في العقوبات الشرعية من قصاص
   وقطع ورجم وجلد وغيرها، واختيار عقوبات أنسب، وذلك
   باقتباس الأنظمة والمناهج اللّادينية من الغرب ومحاكاته فيها
   لكونها أكثر رحمة وأشدً رأفة.

فهذه مُجُمَّل الدعاوى التي تعلَّق بها أهلُ العلمنة وتعمل على تعطيل شرع الله تعالى بمختلف وسائلها من شخصيات ومجلَّات وصحافة وأجهزة أخرى، وفصلِ دينه الحنيف عن حياة المجتمع برُمَّته، وحصرِه في أضيق الحدود والمجالات، وذلك تبعًا للغرب في توجهاته وممارساته التي تهدف إلى

نقض عُرى الإسلام والتحلّل من التزاماته وقيمه، ومسخ هوية المسلمين، وقطع صِلتهم بدينهم، والذهاب بولائهم للدِّين وانتهائهم لأُمَّتهم من خلال موالاة الغرب الحاقد، واستبدال القِيَم والمفاهيم والمصطلحات والتصوُّرات الإسلامية الأصيلة بقِيَمِ ومفاهيمَ ومصطلحاتٍ وتصوُّراتٍ غربية، ليكون أسلوب المعيشة والحياة مغايرًا للنمط الغربي، وتغيير أسلوب التفكير والعمل لتصبح طريقته موافقةً للتفكير والعمل الغربي، وتكريس دعوى التجديد بهذا المفهوم من تغيير أساليب التعامل الأخلاقي والاجتماعي وتجديد الأنظمة التشريعية والقضائية والجزائية على نحو يتلاءم مع الأسلوب الحضاري باستمدادها من الأنظمة والتشريعات الغربية، كلِّ ذلك تحت غطاء التطوّر والتجديد.

وقد استطاعت موجة العلمانية أن تجرف معظم المجتمع

الإسلامي، وتصيبه في الصميم في ميدان النُّظُم والحُكم وفي مجال الشريعة والقضاء وعلى ساحة التعليم بها أثـارته من شبهات حول الإسلام وقُرْآنِهِ ورسوله ولغتِه السالفة البيان، وقد تأثَّرت كثيرٌ من المؤسَّسات الاجتماعية والسياسية بهذه المفاهيم الخبيثة، وَسَعَتْ إلى النهوض بمجتمعاتها بالتركيز على علمانية الدولة، متشكّلة بصورة الوطنية أو الاشتراكية أو القومية أو غيرها، أمَّا المؤسسات الأخرى ذات الطابع الإسلامي فقد تأثّرت هي الأخرى بموجة العلمانية \_ إلّا من رحم ربُّك \_ حيث جعلت مفهوم الدين مقصورًا على الإسلام الحضاري.

إنَّ الإسلام دِينٌ ودولةٌ ينفي هذه الثنائية في إقامة حاجز منيع بين عالم المادة وعالم الروح نفيًا قطعيًا ويعدُّها رِدَّةً، كما لا يقبل لطهارته وصفائه وسلامة عقيدته وأخلاقه انتشار أمراض

المجتمع الغربي من الإلحاد، ونشر الإباحية المطلقة، والفوضي الأخلاقية وسائر الرذائل والنجاسات العقدية والأخلاقية التي تعود بالهدم على عقيدة التوحيد، والتحطيم لكيان الأسرة والمجتمع، بها يدَّعونه من التجديد بتقليد الغرب في مفاهيمه وقيمه وأساليبه الذي هو عين الانحراف والجمود والتبعية الذليلة، فالدين والحكم في الإسلام منذ أُوَّلِ يوم تشكُّلَ فيه المجتمع الإسلامي لله خالصًا، ومُصلِحًا لكلِّ زمان ومكان مهما بلغ من تطوّر الحياة وأساليب المعيشة من رُقِيٌّ، فهو دينٌ ربَّاني عالمي لا يصطدم مع أي تطوُّر نافع من جهة، ولا يُقِرُّ حرية الإلحاد، ويأبى أن تكون حريته منفصلة عن التربية الدينية والأخلاق من جهة أخرى.

إنَّ الإسلام مع ما يحتويه من عقائد وعبادات ومعاملات

وأخلاق جاء بنظام قائم على الحقّ يتفق مع صميم طبيعة الحياة الإنسانية، ويمسّ بشموله كافة مناحي حياة الإنسان على اختلافها من المَهْدِ إلى اللَّحْدِ، ويأمر المسلم أن يكون كلّه لله في كلِّ ميادين الحياة: أعماله وأقواله وتصرُّ فاته وعياه ومماته كلّها لله سبحانه وتعالى: ﴿ قُلْ إِنَّ صَلَاقِ وَنُشَكِى وَمَتَاكَى وَمَمَاقِ لِلّهِ رَبِّ ٱلْعَلَمِينَ وَتَعالى: ﴿ قُلْ إِنَّ صَلَاقِ وَلَمُنْكِى وَمَتَاكِى وَمَمَاقِ لِلّهِ رَبِّ ٱلْعَلَمِينَ اللهُ الله الله عام].

وآخر دعوانا أن الحمد لله ربِّ العالمين، وصَلَّى اللهُ على محمَّدٍ، وعلى آله وصحبه وإخوانه إلى يوم الدِّين، وسَلَّم تسليمًا.







| الصفحة        | الموضوع                                                                  |
|---------------|--------------------------------------------------------------------------|
| v             | * المقدمة                                                                |
| 11            | * حقيقة العلمانية                                                        |
| 11            | <ul> <li>بيان مصطلح العلمانية</li> </ul>                                 |
| 11            | • معنى العلمانية في المصنَّفات الإسلامية المعاصرة                        |
| ١٢            | • اختيار الحدّ الأمثل للعلمانية                                          |
| ١٢            | <ul> <li>علاقة العلمانية بالنصرانية المحرَّفة والاشتراكية</li> </ul>     |
| بن التأثير في | <ul> <li>العلمانية اللّادينية مذهب دنيوي يرمي إلى عزل الدين ع</li> </ul> |
| ١٣            | الحياة الدنيا                                                            |
| «الغاية تبرر  | • أصلُ دعوة العلمانية مبنيٌّ أساسًا على المبدأ الميكيافيلي               |

| للمانية حقيقتها وخطورتها 📱 | × 77)×                                                             |
|----------------------------|--------------------------------------------------------------------|
| ت والفرق الإسلامية٢٩       | <ul> <li>أثر العلمانية على الشريعة الإسلامية والمجتمعان</li> </ul> |
| ية لجميع شؤون الحياة       | <ul> <li>الخاتمة: تتضمَّن شمولية الشريعة الإسلام</li> </ul>        |
| ٣٠,                        | ونظامها                                                            |
| ٣١                         | <ul> <li>دعوة الإسلام إلى أن يكون الدين كله لله</li> </ul>         |
| ٣٣                         | * المحتويات                                                        |



#### صدر من حب توجيهات سلفية

- المنطق الأرسطي
   وأثر اختلاطه بالعلوم الشرعية
  - ۲ شرك النصارى واثره على أمّة الإسلام
    - ۲ تربیة الأولاد واسس تاهیلهم
    - ع العلمانية حنيتها وخطورتها
- أ فصيحة إلى طبيب مسلم
   ضمن ضوابط شرعية بلتزم بها بلا عيادته
  - الإخلاص بركة العلم وسر الثوفيق
  - الإصلاح التفسي للفرد أساس استقامته وصلاح أفته
- ۸ منهج اهل السنة والجماعة ية الحكم بالتُكفير بين الافراط والتفريط.
  - ٩ حكم الاحتفال بمولد خير الأنام عليه الصلاة والسلام
  - دعوى نسبة التشبيه والتُجسيم
     لابن تبعية وبراثة من ترويج الفرضين ليا
    - ۱۱ تقويم الصراط في توضيح حـــالات الاختــلاط
- ۱۲ توجیه الاستدال بالنصوص الشرعیة علی العذر بالجهل یة المسائل العقدیة
- ۱۲ الجواب الصحيح في إبطال شبهات من أحاز السلاد في مسجد فيه ضريح





www.ferkous.com edition@ferkous.com

ISBN: 978-9931-380-45-0



